
1

A História da Lógica em Questão*

Paulo Alcoforado 
UFRJ/ILTC

Que é história da lógica?

De forma ampla e descritiva, podemos dizer que a história da lógica consiste não só no
estudo da origem e do desenvolvimento dos diversos paradigmas e sistemas lógicos,
como também na investigação da dinâmica dos conflitos  que se  travam entre  esses
distintos paradigmas e sistemas lógicos.

 

O nome ‘lógica’ devemos a Aristóteles?

É um erro afirmar que a palavra ‘lógica’ provem do vocábulo  lógos.  Na verdade, a
palavra ‘lógica’ se deriva de logiké,  termo este  desconhecido de Aristóteles e, ao que
parece, o primeiro autor a empregá-lo na acepção de “lógica” teria sido Alexandre de
Afrodísias (fl. c. 200 D.C.). A primeira notícia que se tem desse vocábulo grego remonta
a Cícero (106-43 A.C.) que o documenta no De finibus (I,7,22). O vocábulo logiké é a
forma feminina do adjetivo logikós (lat. logicus) que significa basicamente “relativo ao
raciocínio”. Tais palavras são oriundas da raiz  lógos que significa “palavra”, “razão”,
“discurso”, “raciocínio”. Cícero emprega ainda nas  Tusculanae disputationes (4,33) o
substantivo neutro plural tà logikà - i.é. ‘as coisas lógicas’ - e a forma latinizada logice
do grego  logiké (cf.  De fato). Da palavra grega  logiké se originou o vocábulo latino
logica, como registra Santo Isidoro de Sevilha (c.560-636 D.C.) e da forma latina se
derivaram as formas espanhola (c. 1250), francesa (séc. XIII), alemã (séc. XIII-XIV),
inglesa  (1362)  e,  por  empréstimo  do  francês,  a  forma  portuguesa  (séc.  XIV).  Na
verdade, Aristóteles não dispõe de uma palavra tão abrangente quanto ‘lógica’. De fato,
em nenhum dos escritos aristotélicos encontramos uma palavra que lhe equivalha em
extensão.  Mas  sabendo  que  o  vocábulo  sullogismós é,  na  acepção  que  ele  lhe  dá,
praticamente tão extenso quanto o termo ‘raciocínio dedutivo’, podemos afirmar que a
locução mais próxima de ‘lógica’, caso ele quizesse se valer de alguma, teria sido algo
como ‘ciência do sullogismós’ ou ‘teoria do sullogismós’. 

Quando e como se formou o conceito de lógica?

Se o termo ‘lógica’ for tomado em acepção ampla e relativamente vaga, pode-se afirmar
que  aquilo  que  ele  designa  tem  uma  origem  remota.  Para  se  fixar  um  momento
histórico,  seria  possível  dizer  que seu ponto de partida,  de certa  forma,  remonta às

* O presente trabalho procura responder às mais freqüentes indagações que me foram feitas ao longo dos 
anos a respeito da história da lógica de modo geral. O gênero literário escolhido não tem outro sentido 
senão o de objetivar as questões e suas respostas.



2

primeiras etapas históricas do procedimento dialético, vale dizer, ao século V antes da
nossa era. Tal é, ao que parece, a opinião de Aristóteles, o criador da lógica formal.

Como se sabe, Aristóteles não dispõe de uma palavra tão abrangente quanto ‘lógica’.
Em nenhum de seus escritos encontramos uma palavra, que lhe equivalha em extensão.
Mas sabendo que o vocábulo sullogismós é, na acepção que ele lhe dá, praticamente tão
extenso quanto o termo ‘raciocínio dedutivo’,  podemos afirmar que a  locução mais
próxima de ‘lógica’, caso ele quisesse se valer de alguma, teria sido algo como ‘ciência
do  sullogismós’ ou  ‘teoria  do  sullogismós’.  Os  Tópicos classificam os  sullogismoi,
levando  em  conta  sua  força  probatória,  em  demonstrativos,  dialéticos,  erísticos  e
paralogísticos ( Top., 100a27-101a9 ). Nas Refutações Sofísticas, Aristóteles distingue,
de início, quatro tipos de sullogismoi: didáticos, dialéticos, peirásticos e erísticos, todos
em forma de diálogo. Algumas linhas abaixo, porém, ele reconhece ainda a existência
de uma outra espécie: os demonstrativos (Soph. El., Cap. II). Observe-se entretanto que
entre  todas  essas  formas  de  sullogismoi,  cabe  descartar  os  argumentos  didáticos  e
peirásticos por não possuírem suficiente autonomia e delimitação, já que são formas que
só  se  manifestam no âmbito  da  dialética.  Por  outro  lado,  o  estudo dos  sullogismoi
erísticos e paralogísticos pode ser assimilado ao estudo dos sofismas por se tratarem de
corruptelas  do mecanismo dedutivo,  seja  por  corromperem o nexo entre  premissa e
conclusão, seja por distorcerem a verdade das premissas. As únicas formas básicas e
irredutíveis de dedução válida seriam, assim, a dialética e a demonstrativa. E dado que
Aristóteles sustenta, como vimos, que uma das formas de  sullogismós é a dialética; e
como   esta  é,  historicamente  falando,  a  mais  antiga  forma  de  sullogismós,  já  que
remonta ao século V, segue-se que a origem da lógica remontaria também à origem da
dialética. A história da lógica grega portanto não se identifica nem se reduz à história da
lógica formal - i.é. do silogismo demonstrativo - que tem uma origem mais tardia, em
pleno século IV, com o advento dos Primeiros Analíticos de Aristóteles.

Indagar o que vem  a ser lógica no âmbito do aristotelismo, é um tema delicado já que
pode ensejar (e de fato ensejou) três tipos de respostas. Em sentido estrito, há quem
entenda que a lógica aristotélica se reduz ao estudo do silogismo analítico, e o que este
supõe e implica. Tal modo de conceber esta questão adviria de se tomar os Primeiros
Analíticos como o  princípio  que  baliza  e  fundamenta  esta  noção.  Em sentido  mais
amplo, segundo outros autores a lógica aristotélica abrangeria a dialética, a sofística e a
silogística analítica. Este modo de conceber seus limites decorreria de tomar a palavra
sullogismós como o princípio mediante o qual esta noção deve ser estabelecida, vale
dizer,  tomando  os  Tópicos,  Refutações  Sofísticas e  Primeiros  Analíticos como  seu
fundamento.  Em  sentido  ainda  mais  amplo,  a  lógica  aristotélica  compreenderia  a
dialética,  a  sofística,  a  silogística  analítica  e  a  apodítica,  vale  dizer,  a  teoria  e
metodologia da ciência. Este modo de demarcar os limites da lógica adviria do fato de
além  dos  Tópicos,  Refutações  Sofísticas e  Primeiros  Analíticos,  estar  também  em
questão  os  Segundos  Analíticos.  Como  Aristóteles  nunca  se  pronunciou  sobre  esta
questão,  há na atualidade  uma tendência de identicá-la com o estudo do silogismo
analítico,  em detrimento de outros  tópicos,  apenas por  este  ser  o  modo atual  de se
conceber a lógica, vale dizer, como o estudo sistemático da inferência formal.



3

Por que períodos passou a lógica em seu desenvolvimento histórico?

Esta é uma questão delicada que exige uma série de considerações prévias. De início,
importa ter presente que não temos da evolução histórica da lógica em seus vinte quatro
séculos de existência um conhecimento amplo e detalhado. Pelo contrário, trata-se de
uma ciência recente cujos temas e problemas longe estão de terem sido devidamente
investigados em todos os seus quadrantes. Assim, há fases históricas que conhecemos
mais  profundamente  (  a  lógica  grega,  por  exemplo)  e  fases  de  que  só  temos  um
conhecimento  superficial  (v.  g.,  a  lógica  renascentista).  Além  disso,  dentro  de  um
mesmo período histórico há correntes,  autores e assuntos que são mais conhecidos de
que outros (tal é o que se dá com a lógica medieval). Tudo isto, naturalmente, repercute
sobre o nosso conhecimento a respeito da evolução da lógica. Em segundo lugar, em se
tratando de periodização há que se dizer que múltiplos são os critérios que entram em
questão.  De fato,  há períodos que foram estabelecidos pelo emprego de um critério
lingüístico  (e.g.,  a  lógica  árabe),  outros  períodos  foram  fixados  por  força  de  um
princípio cronológico (tal é o caso da lógica dita contemporânea), outros por um critério
geográfico (assim é com, digamos, a lógica polonesa). Por vezes, o que se observa é
uma combinação de dois desses critérios: a lógica medieval latina (em oposição à lógica
medieval árabe) decorre de um princípio cronológico e outro lingüístico. Em terceiro
lugar,  é um fato que nem todos os períodos da história da lógica foram igualmente
produtivos ou criativos. Com efeito, conhecemos períodos históricos da mais intensa
criatividade (p. ex., o período que vai de Aristóteles à morte de Crisipo de Soles) e
períodos de profunda inoperância (digamos, do século VII ao XI). Portanto, nem todos
os períodos históricos da lógica tiveram igual importância, como tampouco merecem
por parte do historiador igual atenção. Normalmente o historiador da lógica têm um
tropismo pelas fases que apresentaram um alto grau de rendimento e inventividade.

Levando  em  conta  as  observações  acima,  podemos  dizer  que  a  lógica,  em  seu
desenvolvimento histórico, passou pelas seguintes etapas. Inicialmente, o período grego
que surge com Zenão de Eléia (fl.  c. 460 A.C.) e vai até o fim do século VI D.C. A
seguir se inicia a fase que vai do século VII ao término do século XI. Depois temos a
lógica medieval que tem seu início no século XII e se estingue no final do século XIV.
Emerge então a lógica renascentista que tem começo no século XV e término no século
XVI. A lógica moderna vai do século XVII  à primeira metade do século XIX. A partir
da segunda metade do século XIX surge a lógica contemporânea que perdura até os
nossos  dias.  A história  da  lógica  ocidental  se  desdobra  assim  em  seis  fases  bem
demarcadas. Há que se reconhecer que, de certo modo, essa periodização tem algo de
arbitrário e convencional. Mas dificilmente seria possível, nos dias atuais, fazer outra
coisa de radicalmente melhor. Por outro lado, cumpre reconhecer que essas seis etapas
de  seu  desenvolvimento  histórico  se  enquadram  em  apenas  dois  paradigmas  bem
determinados.

A noção de paradigma pode ser aplicada à história da lógica?



4

A teoria  kuhniana  de  paradigma,  todos  sabem,  não  é  algo  dotado  de  uma  clareza
meridiana, nem seu emprego permite de antemão delimitar com exatidão um aspecto ou
segmento da realidade histórica. Em certo sentido, ela antes tem que ser explicada do
que explicar. Com esta ressalva, é dado dizer que se trata de uma noção útil sempre que
tenhamos um conjunto de noções,  resultados e procedimentos no interior  do qual  a
lógica normal se estrutura. Os aspectos que caracterizam e especificam cada um desses
conjuntos de noções e  procedimentos podem ser  ditos  um paradigma.  Em todos os
momentos da lógica houve polêmicas que sugerem lutas intraparadigmáticas, embora
seus protagonistas não tivessem consciência dessa distinção conceitual. Uma situação
exemplar  do que acabamos de  dizer  é  a  discussão travada entre  frege  e  os  lógicos
booleanos sobre o melhor sistema de lógica tendo como moldura o paradigma recem
criado de lógica formal.

Em nosso entender, é dado reconhecer a existência de dois grandes paradigmas lógicos:
um, que vai do início da lógica grega à primeira metade do século XIX; e outro, que
surge  na  segunda  metade  do  século  passado e  perdura  até  nossos  dias.  O primeiro
período  poderíamos  chamar  genericamente  de  ‘paradigma  clássico’  ou  ainda  de
‘paradigma  tradicional’,  enquanto  que  o  segundo  poderia  ser  denominado  de
‘paradigma contemporâneo’. Ao assim fazer, desdobramos a história da lógica em dois
momentos ou paradigmas dominantes, vale dizer, o paradigma clássico e o paradigma
atual.  Pode-se,  por  outro  lado,  estabelecer,  no  contexto  desses  paradigmas,
subparadigmas. Determinar porém todos os subparadigmas é uma questão complicada,
uma vez  que nosso conhecimento desses  dois  grandes  momentos  da  lógica  é  ainda
precário e lacunoso. Cumpre também ter presente que sob a rubrica de ‘paradigma’, seja
ele tradicional ou contemporâneo, um grande número de sistemas lógicos, alternativos
ou rivais,  podem ser encontrados. De fato, o paradigma tradicional encerra sistemas
lógicos que com freqüência competem entre si.  Para se certificar  a  respeito do que
acabamos de dizer, basta ter presente as diferenças que se observam entre o  Órganon
aristotélico, a lógica estóica, a Introdução à Dialética de Galeno e a Ars Logica de João
de Santo Tomás; e mais recentemente entre a Lógica de Port-Royal, a Lógica de Kant e
o  Tratado de Lógica de  Goblot.  Em face a  essa  multiplicidade de sistemas lógicos
cumpre  ter  presente  que  não  existe  uma  lógica  tradicional  ou  clássica,  mas  um
paradigma tradicional ou clássico de lógica. É pois um grande equívoco falar de ‘a
lógica tradicional’ ou ‘a lógica clássica’ na suposição de que exista um único sistema
lógico tradicional ou clássico. Apesar do que acabamos de dizer, continuaremos falando
em ‘lógica tradicional’ em lugar de ‘paradigma tradicional de lógica’. 

Não  obstante  a  grande  variedade  de  sistemas  lógicos  existentes  no  paradigma
tradicional, percebe-se em todos eles algo que permite contrastá-los com os sistemas
formais  do  paradigma  contemporâneo.  Do  mesmo modo,  a  lógica  desenvolvida  no
contexto do paradigma atual apresenta um aspecto que a distingue de tudo aquilo que
foi  realizado  no  âmbito  do  paradigma clássico.  Importa  porém ter  presente  que  as
considerações acima não querem sugerir nem que esses paradigmas sejam de um ponto
de vista teórico conflitantes, nem que inexistem de um ponto de vista histórico sistemas
lógicos  conflitantes  no  interior  de  cada  um desses  paradigmas.  Muito  se  discute  a



5

respeito  de  se  há  ou  não  uma  continuidade  temática  e  metodológica  entre  esses
paradigmas.  Autores  há  que  entendem  que  se  tratam  de  dois  paradigmas
irremediavelmente  distintos e conflitantes de lógica. Mas há também quem entenda que
não  existe  entre  eles  qualquer  oposição.  Tal  é  como  pensa  a  maioria  atual  dos
historiadores e filósofos da lógica, para quem esta questão seria mais adequadamente
descrita caso se admita que ambos os paradigmas versam sobre o mesmo assunto, só
que o atual se afigura muito mais poderoso. 

Pode-se  dizer  que  o  paradigma  contemporâneo  de  lógica  suplantou  o
tradicional?

Com o surgimento da nova lógica na segunda metade do século passado houve, de fato,
tanto na Europa quanto na América, uma acirrada disputa no sentido de se determinar
qual desses paradigmas representava a “autêntica” e “verdadeira” lógica formal. Assim,
houve quem rejeitasse de todo seja o antigo paradigma (Russell, Quine etc.) seja a nova
lógica  simbólica(  Cook  Wilson,  Joseph  etc.).  Hoje,  o  distanciamento  histórico  nos
permite dizer que tal discussão, movida pelas mais distintas motivações, assumiu não
raramente formas pouco ortodoxas de argumentar. Portanto, nada mais enganoso que
enveredar por essas antigas disputas, quando se objetiva avaliar o paradigma tradicional
de lógica.

O paradigma tradicional encerra um saber complexo com mais de dois mil anos de
história,  que  segundo suas  variantes  mais  influentes,  compreende  tópicos  que,  hoje
chamaríamos de psicologia filosófica, filosofia da linguagem, metodologia, teoria da
ciência e um conjunto de resultados formais. O lógico (assim como o historiador da
lógica)  contemporâneo  quando  analisa  ou  avalia  o  paradigma tradicional  de  lógica,
tende sistematicamente a superestimar os aspectos formais em detrimento dos demais
aspectos. Tal atitude implica descaracterizar a lógica tradicional, visto que a dimensão
formal não constitui seu aspecto exclusivo ou dominante. Mesmo assim, a carência de
grandes  resultados  formais  foi  objeto  de  inúmeras  críticas  por  parte  de  alguns
representantes do paradigma atual em sua tentativa de explicar toda uma série de fatos
acumulados no contexto da matemática que não podiam ser esclarecidos no âmbito da
moldura  tradicional  de  lógica.  Mas  as  críticas  de  que  foram objeto  certos  sistemas
lógicos do paradigma tradicional, nem sempre são pertinentes. A respeito deste tópico
discutiremos apenas duas questões.

Em primeiro lugar, não cabe dizer que os resultados formais do antigo paradigma são
desprezíveis porque se revelam um fragmento do cálculo dos predicados. De fato, não
cabe afirmar que um sistema lógico S é obsoleto ou ultrapassado, só pelo fato de existir
um sistema mais geral e abrangente que tem S como um subsistema. É inquestionável
que a silogística, o núcleo formal da lógica tradicional, é um subsistema da nova lógica
formal. Mas isto não acarreta que ela tenha deixado de ser um sistema lógico como os
demais.  Assim,  não  se  pode  dizer  que  o  fragmento  positivo  implicativo  da  lógica
simbólica clássica (não intuicionista) seja obsoleto ou inútil porque dele não se pode



6

obter tautologias que envolvam ‘ou’, ‘e’, ‘não’ etc. De um ponto de vista lógico, o que
caracteriza um sistema de termos e proposições como logicamente admissível não é sua
extensão  ou  abrangência,  mas  a  maneira  pela  qual  esses  termos  e  proposições  são
manipulados.

Em segundo lugar, não cabe afirmar que certos resultados do formalismo tradicional são
inaceitáveis por violarem o princípio do importe existencial. Sem poder entrar aqui em
detalhes técnicos, podemos dizer no entanto que se for possível construir um sistema
axiomático formalmente  bem elaborado que recupere  todas  as  inferências  da  lógica
tradicional, pode-se dizer - contrariamente ao que Russell, Couturat, etc. afirmaram -
que o sistema formal tradicional nem  é errôneo, nem equivocado. E, como se sabe, tal
axiomatização  foi  efetivamente  realizada  e  de  diversas  formas  alternativas  e  por
diferentes  autores.  Assim  sendo,  foi  possível  recuperar   os  resultados  obtidos  por
Aristóteles e os lógicos medievais, segundo os padrões de rigor da nova lógica.

Para finalizar, cumpre dizer que mesmo no contexto da lógica atual não é infreqüente
observar-se uma teoria formal ser louvada por uns e condenada por outros. Tal é o que
se dá, para só citar um único caso, com a teoria dos conjuntos, amplamente utilizada
pela matemática clássica contemporânea, mas que foi, e ainda é, objeto das mais severas
críticas por parte dos intuicionistas. É óbvio que essas críticas não provêm de possíveis
erros  ou enganos eventualmente  cometidos pelo lógico desatento.  Elas  decorrem de
concepções filosóficas conflitantes a respeito do que deva ser um cálculo lógico. 

O  estudo  do  paradigma  tradicional  de  lógica  ainda  apresenta  alguma
utilidade?

 Afirmar  que  o  paradigma  tradicional  de  lógica  é  imprestável  ou  inútil  supõe,
invariavelmente, domínios de aplicabilidade que podem sugerir, consoante os contextos
e situações, tanto a relevância como a irrelevância desse paradigma. Com efeito, útil ou
inútil  é,  em  se  tratando  de  lógica,  algo  que  só  pode  ser  avaliado  segundo  uma
perspectiva pragmática. Não se trata de uma questão meramente formal e interna ao
sistema. Nunca um cálculo da lógica tem sua utilidade justificada  por razões puramente
intrínsecas (vale dizer,  pela perfeição de sua sintaxe ou de sua semântica),  mas por
evidenciar sua aplicabilidade à computação ou à física etc. Deste horizonte pragmático
vemos emergir um dado que, de certo modo, justifica seu estudo. Refiro-me ao fato de a
lógica tradicional ser, hoje, parte da cultura e da formação escolar do homem Ocidental,
de modo geral, e do estudante de filosofia e história da ciência, em particular. Já que
essa era a lógica que os filósofos e homens de ciência dispunham desde a Antigüidade
clássica  até  a  primeira  metade  do  século  XIX.  Assim,  quem  quizer  entender  a
metodologia  e  os  fundamentos  lógicos  subjacente  à  sociologia  durkeimeana  poderá
desconhecer a lógica atual mas terá necessariamente que levar em conta o Sistema de
Lógica de  J.S.Mill.  Portanto,  desconhecê-la  implicaria  inevitavelmente  sérias
dificuldades quando se procura ler e interpretar o pensamento produzido nesse ambiente
intelectual.



7

Por outro lado, em inúmeros tópicos, a lógica tradicional é tão interessante quanto a
lógica simbólica e, em alguns assuntos e em determinadas circunstâncias, é inclusive
mais interessante ou sugestiva. Para um estudante de ciências humanas e sociais, dado o
estágio em que se encontram essas disciplinas, por certo é mais interessante o estudo
dos sistemas lógicos tradicionais do que os cálculos da moderna lógica simbólica. Com
efeito, a divisão tripartite da lógica tradicional em teoria do conceito, do juízo e do
raciocínio está aparentemente mais próxima dos processos reais do pensamento que os
sistemas formais desenvolvidos recentemente. Além do mais, um vasto repertório de
tópicos  (como o  estudo  da  definição,  da  classificação,  da  divisão  etc.)  que  só  são
discutidos no contexto da lógica tradicional, mas desempenham importância decisiva
nos estudos de ordem avançada, indicam também sua relevância. Provavelmente o que
cumpre ser realizado, para uma formação lógica equilibrada, seria associar um sistema
lógico do paradigma clássico ao estudo da linguagem de primeira ordem.

Todos os sistemas lógicos do antigo paradigma são igualmente interessantes?

De  um  ponto  de  vista  atual,  nem  todos  os  sistemas  do  paradigma  tradicional  são
igualmente interessantes. De acordo com a concepção hoje dominante, o melhor sistema
seria aquele que encerra a mais completa e detalhada exposição do aparato formal da
silogística,  incluindo todos os conceitos e princípios que esta pressupõe. Portanto, a
melhor exposição seria a que se encontra nos Primeiros Analíticos de Aristóteles, já que
não se conhece outra obra tão detalhada e precisa sobre a silogística e seus pressupostos.
Observe-se  que  aqui  é  irrelevante  o  fato  dos  Analíticos terem  sido  escritos  por
Aristóteles, o criador da lógica. O que se encontra em questão é o tratamento minucioso
que a silogística recebe nesse livro e que não se encontra em nenhuma outra obra de
época.  Do  ponto  de  vista  tradicional,  porém,  esta  indagação  não  teria,  em  nosso
entender,  uma  resposta  unívoca.  Consoante  o  contexto  histórico  e  intelectual,  as
respostas  poderiam  ser  radicalmente  distintas.  Assim,  historicamente  falando,  o
silogismo, para só citar este exemplo, foi objeto de avaliações as mais contraditórias.
Desse modo, o sistema mais interessante poderia ser - segundo as diretrizes filosóficas e
científicas dominantes - aquele que desse enfase seja ao aspecto lingüístico (a estrutura
do  termo  e  da  proposição,   suas  propriedades  semânticas,  etc.),  seja  ao  aspecto
epistemológico  (conceito  de  primeira  e  segunda  intensão  etc.),  seja  ao  aspecto
ontológico (categoria,  predicáveis,  causalidade,  etc.),  seja  à  teoria  e  metodologia  da
ciência  (observação,  experimentação,  explicação  etc.)  ou  seja  ainda  à  teoria  da
demonstração formal (inferências imediatas, silogismo categórico e modal etc.). Com
efeito, a história nos mostra que todos esses itens já foram oferecidos como resposta à
questão do que deve ser um tratado tradicional de lógica. Na maioria dos casos porém o
que se observa é uma combinação, mais ou menos equilibrada, desses diversos aspectos.
Portanto, não há entre os lógicos tradicionais uma unanimidade acerca do que deva ser
um sistema lógico ideal.

Em nosso entender, não cabe ao historiador necessariamente emitir um juízo de valor
sobre  a  adequação  da  escolha  realizada  por  um  autor  ou  por  uma  corrente  de



8

pensamento. Ao intérprete contemporâneo toca apenas expor a opção e julgar em que
medida esta  foi  ou não idealmente desenvolvida por seu autor.  De fato,  cumpre ter
presente  que  os  temas  acima  enumerados  como de  interesse  dos  diversos  sistemas
lógicos tradicionais são ainda hoje objeto de estudo e reflexão por parte do filósofo.
Portanto, o que aqui se encontra em questão só pode ser, na verdade, se tais assuntos
deveriam ser ou não objeto de estudo da lógica.

  

Alguma diferença existe entre lógica aristotélica e clássica?

A expressão  ‘lógica  aristotélica’ é  utilizada  em dois  sentidos:  um,  estrito,  e  outro,
amplo. Em sentido estrito, por ‘lógica aristotélica’ deve-se entender o sistema lógico
que Aristóteles desenvolveu em seu Órganon. Em sentido lato, ‘lógica aristotélica’ é
uma expressão  tão  ampla  e  vaga  quanto  ‘lógica  clássica’ ou  ‘lógica  tradicional’.  A
utilização  desta  expressão  com  este  significado  se  explica  pelo  fato  de  ter  sido
Aristóteles  quem  criou  o  paradigma  clássico  ou  tradicional  de  lógica.  Em  nosso
entender, deve-se evitar o uso de ‘lógica aristotélica’ em sentido amplo por induzir a
equívocos que facilmente poderiam ser evitados caso fossem usadas expressões mais
especificas e adequadas.

No contexto do paradigma tradicional de lógica, chama-se de ‘lógica clássica’ a lógica
que foi criada por Aristóteles, evolui por toda a Idade Média e se encerra, por assim
dizer, quando surge o novo paradigma lógico no século XIX. Trata-se, portanto, de uma
designação muito ampla e abrangente,  pois dela só escapa o que surge a partir  dos
trabalhos de Boole e Frege. O período compreendido pela lógica clássica é também
denominado com freqüência  de ‘lógica tradicional’,  ‘lógica aristotélica’ (em sentido
amplo), e menos freqüentemente de ‘lógica filosófica’.  

Em que medida a história mostra que a lógica mais se desenvolveu de
Frege a nossos dias do que de Aristóteles ao século XIX?

De fato, Russell observa que a lógica mais progrediu da segunda metade do século XIX
em  diante  do  que  de  Aristóteles  a  Leibniz.  Tal  mostraria,  segundo  ele,  nossa
superioridade sobre os escolásticos. Sem entrar em pormenores, impõe-se formular a
respeito desta tese de Russell duas observações.

Em primeiro lugar,  não é verdade que na antigüidade grega -  especificamente entre
Zenão de Eléia e Crisipo de Soles - e durante o período medieval - sobretudo entre os
séculos XII e XIII - não tenha existido real incremento nas investigações lógicas. Para
que  isto  seja  devidamente  compreendido,  importa  distinguir  em  história  da  lógica
sistema lógico de  sistema formal.  O que o paradigma tradicional encerra são sistemas
lógicos, enquanto que o paradigma atual se constitui de sistemas formais. Com efeito,
nem os gregos nem os medievais  identificavam lógica com formalismo,  como hoje
fazemos. Eles fizeram, sem dúvida, vastas e profundas investigações não no âmbito do



9

formalismo lógico, mas em outras esferas como psicologia filosófica, teoria da ciência,
filosofia da linguagem, etc. que, em seu entender, eram também partes integrantes da
lógica. Eles chegaram a essa concepção ampla e abrangente de lógica não por força de
uma reflexão abstrata, mas pelo fato de uma antiga tradição, que remontaria talvez a
Andrônico de Rodes (fl. c. 30 A.C.), ter associado os Primeiros Analíticos, obra em que
Aristóteles desenvolve seu sistema silogístico, a um conjunto de livros - Categorias, Da
Interpretação,  Segundos  Analíticos,  Tópicos e  Refutações  Sofísticas -  que  em  seu
entender (e provavelmente também no de Aristóteles) constituiam uma moldura teórica
indispensável para dar sustentação e significado ao sistema formal desenvolvido pelo
Estagirita.  Também no  contexto  desta  mesma tradição  se  desenvolveu  a  concepção
segundo a  qual  a  lógica  tem que  ser  encarrada  como um instrumento,  órganon  ou
adminiculum do conhecimento e da ciência. Com ela tem-se o único meio preciso para
se desenvolver o conhecimento e o saber. Tais considerações tão amplas a respeito da
natureza da lógica, quando dissociadas de uma reflexão crítica, induziram, com o correr
dos tempos, muitos a julgar  estarem fazendo lógica, mesmo quando se limitavam a
discutir  questões de linguagem, conhecimento ou existência,  uma vez que estes são
precondições para o desenvolvimento do conhecimento científico e filosófico.

Em segundo lugar, o grande desenvolvimento do formalismo lógico a partir da segunda
metade do século XIX se explica pela assimilação por parte da lógica de um grande
acervo  de  técnicas  matemáticas.  Quando  isto  ocorreu  foi  dada  à  lógica  dispor  dos
instrumentos adequados para seu desenvolvimento formal. Em outras palavras, o que
realmente  evoluiu  e  se  desenvolveu  foi  a  matemática  e   o  nosso  conhecimento  da
estrutura  dos  sistemas  formais.  Uma  vez  conquistado  esse  imenso  acervo  de
conhecimentos  não  foi  difícil  dirigir  e  adequar  esses  métodos  e  técnicas  para  a
reformulação do aspecto formal da lógica.  Este foi o grande feito de Boole e Frege
quando lograram aplicar aos resultados formais da lógica tradicional, tudo aquilo que já
era conhecido no âmbito das técnicas matemáticas ou, melhor dizendo, no âmbito dos
sistemas formais. De fato, no que diz respeito ao aparecimento da lógica atual, podem-
se  assinalar  duas  motivações  bem diversas,  embora  uma e  outra  manifestem,  a  seu
modo, o que acabamos de dizer. Uma, decorre da generalização e sistematização, em
termos essencialmente algébricos, do domínio tipicamente formal da lógica tradicional;
tal é o que foi realizado na Inglaterra por Boole e De Morgan no séc. XIX. A segunda, é
produto dos problemas oriundos da fundamenteção da matemática, isto é, da procura de
conceitos e princípios os mais básicos e elementares a partir dos quais fosse dado inferir
a aritmética e a seguir a análise matemática. Tal é o que realizou Frege, na Alemanha, na
segunda metade do século XIX. Em síntese, tendo assumido uma feição matemática,
esses resultados formais da lógica tradicional ganharam vida própria como qualquer
cálculo e passaram a crescer e a se desenvolver como qualquer sistema matemático. Isto
explica a razão do progresso da lógica nos tempos recentes.

Em que sentido se pode dizer que há progresso em lógica?



10

Esta é  uma daquelas questões que só a história  da lógica pode responder de forma
satisfatória, desde que se tenha um conceito de progresso no que diz respeito à essa
disciplina.  Em nosso entender,   em lógica há progresso sob uma das três  seguintes
condições. Em primeiro lugar, cumpre dizer que houve um progresso decisivo quando
Aristóteles estabeleceu em seus Primeiros Analíticos a silogística, e Frege lançou pela
primeira vez em sua  Conceitografia uma linguagem de primeira ordem. A descoberta
aristotélica ensejou o aparecimento do paradigma tradicional de lógica, enquanto que a
invenção  fregeana  propiciou  o  surgimento  do  paradigma  contemporâneo  de  lógica.
Todas essas descobertas foram inteiramente inovadoras e sem precedentes históricos
assinaláveis.  Aqui temos a mais forte exigência de progresso em lógica. Em segundo
lugar,  pode-se falar que há progresso sempre que novas teorias forem descobertas e
estabelecidas no contexto desses paradigmas. Assim, sempre que houver, adotando a
terminologia de S. Haack, “extensões” (como se dá com as lógicas modal, temporal
etc.) ou “desvios” (como se observa com as lógicas polivalente, paraconsistente etc.) em
relação a um sistema, no contexto de qualquer um desses paradigmas, cumpre falar em
progresso em lógica. Esta é uma condição de progresso mais fraca que a anterior, uma
vez que tais sistemas, não obstante toda a sua importância, não apresentam o mesmo
grau de inovação que a das duas teorias lógicas acima assinaladas. Em terceiro lugar,
pode-se  ainda  falar  de  progresso  numa das  seguintes  condições:  i)   quando houver
aperfeiçoamento na formalização de um  sistema como um todo, ou ii) quando houver
correções em um ou outro detalhe de uma teoria já conhecida, ou ainda   iii) quando
novos aspectos de uma teoria já conhecida forem explicitados. Este é o progresso que se
constata, respectivamente, i) quando uma teoria lógica precariamente formalizada sofre
uma profunda reformulação em sua sintaxe ou em sua semântica -  tal  é o que fez
Fraenkel  com  a  teoria  dos  conjuntos  elaborada  por  Zermelo;  ou  ii)  quando  certos
reparos são realizados neste ou naquele tópico de uma teoria lógica - tal é, para só citar
um  exemplo,  o  que  sucedeu  ao  axioma  da  teoria  dos  conjuntos  conhecido  pela
designação alemã de Aussorderungsaxiom, axioma da especificação, que teve que sofrer
certas restrições a fim de evitar um paradoxo indesejável; ou ainda iii) quando novas
definições ou novos teoremas são obtidos no contexto de um cálculo já constituído -
esta é a forma mais corriqueira de trabalho que se observa em lógica. Aqui se encontra a
condição mínima para que se possa dizer que houve progresso em lógica. 

Importa sempre ter presente que a noção de progresso não envolve necessariamnte o
conceito de  aplicação das teorias lógicas a um maior número de casos concretos. A
aplicabilidade é uma decorrência extrínseca que nem sempre serve para avaliar o valor
teórico de uma teoria lógica.

Quais as diferenças marcantes entre esses dois paradigmas?



11

De inicio, em lugar de falar de contrastes e diferenças, seria mais produtivo verificar o
que esses paradigmas apresentam em comum. Nesse sentido, devemos assinalar que
tanto o paradigma tradicional quanto o contemporâneo partilham de dois aspectos de
decisiva importância em se tratando de lógica. É que ambos têm a demonstração e, sua
mais importante propriedade, a  validade como núcleo comum de estudo. Esses dois
aspectos são pois o que a lógica de todos os tempos - seja antiga, medieval, moderna ou
contemporânea  -  dispõe  como  objeto  de  investigação  comum.  Com efeito,  tanto  o
paradigma tradicional quanto o paradigma atual apresentam a questão da demonstração
válida - e tudo aquilo que esta noção supõe e implica - como o tema básico e central da
lógica formal. Nisto reside o que eles têm de mais importante em comum. Mas, com o
aparecimento do novo paradigma lógico, na segunda metade do século XIX, emergiram
dois novos tópicos, da máxima relevância, que não poderiam ser investigados com os
parcos recursos do formalismo tradicional. Refiro-me as questões de se toda proposição
verdadeira  pode  ser  demonstrada e  ainda  de  se  toda  demonstração  pode  ser
mecanizada.  Como  esses  dois  tópicos  não se  opõem  aos  conceitos  anteriormente
fixados, mas antes os complementam, segue-se que a moderna lógica é uma extensão ou
uma generalização dos resultados formais que têm seu início em Aristóteles. Por outro
lado, o paradigma atual se despojou ostensivamente de toda preocupação filosófica ao
se restringir tão somente ao domínio do formalismo. 

Que técnicas são utilizadas para a reconstrução da história da lógica?

Em se  tratando de  história  da  lógica,  cumpre  não confundir  questões  técnicas  com
questões metodológicas. Antes de mais nada importa ter presente que, ao contrário das
questões metodológicas, os problemas técnicos variam em função de época, escola etc.
De fato, as dificuldades técnicas de um momento histórico da lógica podem não ser as
mesmas de outro momento. Assim, as dificuldades técnicas oriundas da lógica grega
raramente  coincidem com as  dificuldades  técnicas  suscitadas,  digamos,  pela  lógica
árabe ou pela lógica contemporânea. De modo geral, a principal dificuldade técnica com
que se depara a história da lógica reside primariamente na ausência de textos (edições
críticas, traduções, etc.), seja por que os originais se perderam (como se observa, por
exemplo,  na lógica megárica e estóica),  seja porque permanecem ainda inéditos (tal
como ocorre, para só citar um único caso, com a lógica medieval). Como se vê, os
problemas técnicos da história da lógica são, de modo geral, os mesmos problemas com
que se deparam tanto a história da filosofia, quanto a história da ciência. Em se tratando
de história da lógica, as grandes dificuldades não residem propriamente em questões de
ordem técnica, já que estas ou são insolúveis (como mostra o primeiro exemplo) ou são
de solução meramente prática (como ilustra o segundo caso). Na verdade, as grandes
dificuldades se encontram no âmbito da metodologia inerente a esta disciplina.

Quais seriam essas dificuldades metodológicas?



12

Vamos aqui enumerar as duas dificuldades metodológicas que, em nosso entender, são
as  mais  relevantes.  A  primeira  dificuldade  metodológica  com  que  se  defronta  o
historiador, em seu afã de reconstruir a história da lógica, consiste em determinar o que
se deve entender por lógica. Com efeito, o princípio orientador da história da lógica tem
que ser, de saída, a própria definição ou descrição do que seja lógica. Mas, como não é
fácil determinar os limites desse conceito, segue-se que nem sempre é fácil decidir se
certos conceitos e princípios são ou não são lógicos e, por conseguinte, se devem ou não
figurar na reconstrução histórica da lógica. A fim de ilustrar o que acabamos de dizer,
basta  enumerar  os  dois  seguintes  casos.  No âmbito  da  lógica  antiga,  talvez  o  mais
notável  exemplo se  encontre  na  teoria  aristotélica  das  categorias  que consoantes  as
definições que se admitam poderá ser tanto um capítulo da lógica como um tópico de
filosofia da lógica. Com relação à lógica recente, o exemplo mais significativo  talvez
seja  a  teoria  dos  conjuntos,  que  segundo  certas  considerações  seria  um cálculo  da
lógica, e segundo outras seria um tópico da matemática.

A segunda dificuldade metodológica no que diz respeito à história da lógica, reside no
fato de esta ser uma representação esquemática e redutora da atividade lógica de certo
momento histórico. Pois é impossível expor as teorias lógicas de um autor ou de uma
época em todos os seus detalhes e pormenores. Por tal razão, ao se reconstruir uma fase
histórica da lógica sempre se dá que certos conceitos e princípios são enfatizados em
detrimento de outros. Com isto, surge a questão de como determinar os critérios que
regulam o que deve ser  objeto de consideração por parte  do historiador,  pois  ao se
produzir a reconstrução histórica de um período da lógica, sempre há que se ter presente
o que importa ser dito e o que cabe ser omitido. Para dirimir esta complicada questão,
normalmente, o historiador se vale da noção de  relevância que nem sempre é clara e
objetiva.  Levando-se em conta esta noção, cumpre expor aquilo que for relevante e
omitir tudo aquilo que for irrelevante. Princípio tão vago, propicia inevitavelmente a
intervenção de inúmeros componentes pessoais, históricos e culturais que refletem as
qualidades e limitações do historiador e de sua época.

Além destas, existem ainda diversas outras dificuldades metodológicas menores, mas
mesmo assim não desprezíveis. Um exemplo interessante se encontra na questão das
origens – seja de um conceito, de um teorema, ou de uma regra dedutiva. Com efeito,
nem sempre é facil determinar quem introduziu, no âmbito de um sistema  lógico, uma
determinada  noção.  Isto  pode  ocorrer  seja  porque  sua  origem é  incerta  (v.g.,  quem
introduziu a questão do  conceito na lógica tradicional?) seja porque a seu respeito se
conhece mais de um patrocinador (a noção de  conjunto finito,  por exemplo, quando
caracterizado pela impossibiliadde de ser posto numa correspondência biunívoca com
quaisquer  de  suas  partes,   remonta  a  Plutarco,  Proclo,  Adão  de  Balsham,  Galileu,
Bolzano, Peirce e Dedekind). Como se vê, nem sempre é possível ou fácil determinar
com efetividade quando uma noção é descoberta,  ou quando é objeto de sucessivas
redescobertas independentes ou de uma indefinida continuidade. 

O que foi dito sugere que a reconstrução histórica da lógica seja impossível?



13

 Isto  não  foi  dito  e,  em nosso  entender,  tampouco  decorre  do  que  acima  foi  dito.
Dissemos que não é fácil representar a totalidade da atividade lógica de um período, e
por isso toda reconstrução histórica é seletiva, fragmentada, setorial e condicionada a
determinadas exigências a priori. Além disso, acreditamos também que a representação
histórica  da lógica nunca é,  em certo sentido,  definitiva,  mas provisória  e  sujeita  a
revisões, já que cada geração carece reconstruir a história da lógica em função de seus
instrumentos e necessidades. Mas, tais dificuldades não significam que o conhecimento
histórico seja inatingível. Elas apenas indicam que nem sempre é fácil o acesso a esse
conhecimento e que muito esforço há que ser dispendido para se efetivar a reconstrução
do passado.

Mas se assim é, a que resume a reconstrução realizada pelo historiador da
lógica?  

Em nosso entender, a atividade básica do historiador da lógica consiste resumidamente
em  objetivar e  delimitar,  com  os  instrumentos  de  época,  o  sistema  lógico  que  se
encontra em estudo. Por ‘objetivar’ queremos dizer aproximadamente que cumpre fixar
de maneira resumida e esquemática os conceitos e enunciados que o sistema encerra.
Por ‘delimitar’ queremos dizer que cumpre enunciar todos os conceitos e enunciados
que o sistema supõe e implica; mostrar em que medida o sistema em apreço  funciona e
faz sentido; evidenciar suas vantagens e limitações operacionais. Com isso, não se quer
dizer  que  a  observância  dessas  duas  atitudes  implique  que  os  historiadores  acabem
sempre por  reconstruir  da  mesma maneira  um sistema ou um período da  lógica.  A
observância  dessas  duas  atitudes   também não  significa  que  distintos  historiadores
devam sempre chegar aos mesmos juízos de valor a respeito de um sistema ou de um
período histórico. 

Qual a importância da lógica simbólica  para o estudo  da lógica  passada? 

É um fato bem estabelecido, quando se procura reconstruir ou avaliar o passado de uma
ciência formal, a necessidade de se conhecer com certa profundidade essa ciência em
seu estágio atual.  Tais  considerações obviamente também se aplicam à lógica.  Com
efeito, sem o domínio da lógica contemporânea, de que critérios ou padrões poderíamos
dispor  para  compreender  e  avaliar  criticamente  as  contribuições  da  lógica  grega ou
medieval?  Para  se  aquilatar  a  importância  da  lógica  atual  como  uma  base  de
compreensão de antigas teorias,  basta ter  presente as exposições de Prantl,  Maier  e
Rondelet, todos historiadores do século XIX, sobre a lógica modal aristotélica. Pois os
sistemas  de  que  dispunham  não  eram  suficientes  para  interpretar  com  clareza  e
fidelidade de textos da lógica passada. Com isto se faz necessário construir, ou aguardar
que sejam construidos, novos sistemas formais que possibilitem representar os conceitos
e  princípios  da  lógica  passada.  Tal  é  o  que  fizeram  e  fazem  os  historiadores
contemporâneos para poder representar a silogística categórica e modal de Aristóteles.



14

Mesmo no  contexto  do  paradigma atual,  cumpre  com freqüência  formular  sistemas
formais  mais  poderosos  para  com eles  compreender  e  avaliar  o  sistema formal  em
estudo. Assim, a reconstrução da álgebra lógica desenvolvida por Boole no século XIX
pode exigir - como mostrou T. Hailperin - recursos que envolvem a atual álgebra das
estruturas. Como se vê, há uma permanente necessidade em história da lógica de se
utilizar sistemas mais recentes (vale dizer, formalmente mais potentes) para com eles
representar os sistemas do passado, uma vez neste domínio a mera intuição pouco valor
apresenta.

A história da lógica tem alguma importância teórica para a própria lógica?

Tem e não é desprezível. Vimos acima que sem uma definição prévia de lógica torna-se
difícil  reconstruir ou representar a história dessa ciência. Mas sem referência a uma
prática  ou  a  uma  tradição  nem sempre  é  possível  determinar  se  certo  conceito  ou
princípio é ou não parte da lógica. Por tal razão, quando uma definição de lógica se
mostra insuficiente para resolver um impasse teórico, na maior parte das vezes só resta
apelar para o seguinte critério pragmático: lógica é aquilo que os lógicos fazem. O que
redunda em apelar para uma práxis ou tradição (que poderá ser próxima ou remota) ou,
em outras palavras, para a história. Isto equivale pois a afirmar que sem apelo à história
não é fácil saber a efetiva extensão da lógica. Por vezes só parece possível afirmar que
um sistema S é um sistema lógico (em oposição a matemático) pelo mero fato de em S
ser possível obter, as proposições categóricas e a silogística da lógica tradicional. Tal é o
que se dá, em nosso entender, com a álgebra que Boole desenvolveu. Mas isto significa
dizer que só a tradição lógica seria capaz de dirimir se um sistema S é um sistema lógico
ou  um  sistema  matemático.  Não  cabe  portanto  estranhar  a  atitude  dos  críticos  do
logicismo quando afirmam que nem sempre é fácil determinar quando um conceito ou
um  princípio  pertencem  à  lógica  (ou  à  matemática)  sem  apelar  para  uma  rotina
relativamente consolidada, ou em outros termos, para a história da lógica. E sem uma
nítida demarcação entre o que é lógico e o que é matemático não há como dirimir a
questão da redução da matemática à lógica. Tendo presente as considerações acima,
entendemos que  não é  de  todo desarrazoada  a  afirmação do historiador  romeno A.
Dumitriu segundo o qual  ‘a  lógica é  sua história  e  a  história  da lógica é  a  própria
lógica’.

De um ponto de vista operatório, em que consiste a tarefa do historiador da lógica?

A  maneira  mais  transparente  e  elementar  de  responder  a  indagação  sobre  os
procedimentos operacionais  do historiador  da lógica talvez consista  em decompor a
resposta em itens. Em primeiro lugar, sua tarefa mais premente, no momento atual, é
elaborar edições críticas dos textos dos lógicos do passado, uma vez que carecemos de
boas edições sobretudo dos períodos mais recuados da lógica. Portanto, uma importante
tarefa é produzir edições críticas das obras gregas, latinas, árabes etc. do passado. E
também reedições  de  obras  relativamente  recentes  que se  encontram esgotadas.  Em



15

segundo lugar,  uma tarefa não menos importante é  dispor de boas traduções desses
textos, pois nem sempre é dado ao historiador da lógica dominar, em profundidade, o
idioma em que uma obra foi escrita. Em terceiro lugar, há que se dispor de comentários
a  tais  textos,  já  que  bons  comentários  facilitam enormente  a  tarefa  do  historiador,
sobretudo quando se encontram em questão textos de grande complexidade. Em quarto
lugar, cumpre também realizar antologias que encerrem os textos ou fragmentos lógicos
de um autor ou corrente tendo em vista facilitar o estudo desse autor ou dessa corrente.
Sobretudo na Idade Média, autores há que produziram uma extensa obra filosófica e
teológica em que a lógica se encontra disseminada aqui ou ali. A reunião em um volume
de todos os textos lógicos viria a facilitar  enormemente a tarefa do historiador.  Em
quinto lugar, importa também investigar os currículos que foram seguidos no ensino da
lógica. Com efeito, importantes conclusões podem ser obtidas pela análise dos livros
utilizados em seu processo de ensino, seja porque este constitui uma fonte suplementar
de informação sobre a produção lógica de uma época, seja porque no ensino se resume a
atividade lógica do período.

Observe-se  que  as  cinco  tarefas  acima  arroladas  são  em  princípio  exclusivas  do
historiador  da  lógica.  Outros  estudiosos,  como filósofos,  filólogos,  historiadores  da
ciência de modo geral, não poderiam realizá-las com igual proficiência por carecerem
da devida especialização. Mas é lícito dizer que o produto dessas tarefas não interessa
apenas o historiador da lógica. Na verdade, ele interessa tanto o historiador da filosofia
quanto  o  historiador  da  ciência.  Por  outro  lado,  além  de  estarem na  base  de  toda
pesquisa, essas obras são com freqüência de um valor inestimável para o ensino e a
divulgação científica de modo geral. 

Mas a atividade do historiador não para aí, uma vez que estas tarefas não encerram o
que  há  de  mais  representativo  na  seara  da  história  da  lógica.  Com efeito,  cumpre
destacar  as  três  seguintes  atividades.  Em  primeiro  lugar,  uma  das  tarefas  mais
importantes  de  nossa  especialidade  e  socialmente  falando  talvez  a  mais  valorizada,
consiste  em  produzir  ou  reconstruções  panorâmicas  de  grandes  períodos,  ou
reconstruções  monográficas  de  teorias  lógicas  oriundas  de  determinados  autores  e
escolas.  Exemplos  do  primeiro  caso  seriam  os  manuais  de  história  da  lógica  de
Bochenski e dos Kneale; e exemplos do segundo, seriam as monografias de Mates sobre
a lógica estóica, ou o livro de Schmidt sobre a lógica de Santo Tomás. Em segundo
lugar, cabe também incluir neste tópico uma atividade que, em nosso entender, é da
máxima importância, mas que infelizmente não é cultivada. Refiro-me a produção de
dicionários que versem sobre a lógica de um autor, escola ou período. Com efeito, o
modo  estremamente  peculiar  pelo  qual  a  informação  é  disposta  e  processada  num
dicionário  torna  este  um  instrumento  indispensável  para  a  elaboração  de  qualquer
monografia  que envolva  uma análise  conceitual  aprofundada.  Trata-se  assim de um
gênero literário que cumpre ser cultivado.  Em terceiro lugar, outra tarefa não menos
importante consiste em aperfeiçoar e corrigir o trabalho já realizado pelos historiadores
precedentes.  Assim, o celebrado livro de Prantl  sobre a história da lógica ocidental,
escrito em pleno século dezenove, foi objeto de inúmeras e detalhadas resenhas por
parte dos historiadores posteriores. Neste sentido, novas atitudes críticas em face aos



16

problemas  historiográficos  -  exigências  crescentes  de  rigor,  novos  instrumentos
conceituais etc, - fazem com que  a história da lógica sempre esteja sendo refeita e
revisada e tudo isso deve ser documentado em resenhas e revisões históricas.

Que é necessário para a formação de um historiador da lógica?

Antes  de  mais  nada,  importa  não  esquecer  que  a  lógica  é  uma  ciência  que  tem
aproximadamente vinte e quatro séculos, que foi desenvolvida tanto no Ocidente quanto
no Oriente, que recebeu os mais variados gêneros de formalização, e cuja delimitação é
problemática. Tendo em vista estes fatos, para uma resposta pertinente a essa indagação
se faz necessário especificar o momento histórico que se procura estudar, já que este
pode assumir traços de grande peculiaridade técnica e metodológica por força de fatores
teóricos e culturais. Basta atentar, digamos, para a gama de detalhes que cerca o estudo
da  lógica  indú  ou  da  lógica  chinesa.  Mas  independentemente  deste  fato,  alguns
príncipios gerais podem ser delineados. Em primeiro lugar, todo historiador da lógica
deve ter uma sólida formação em lógica matemática e também em filosofia.  Sem o
domínio dessas disciplinas dificilmente se pode fazer algo de importante nesta área do
conhecimento. Por outro lado, o acesso aos textos (nisto está incluído tanto a literatura
primária, quanto a secundária) pode implicar, segundo o caso, o domínio de línguas
antigas, paleografia, história da ciência etc. Em terceiro lugar, no que tange as línguas
atuais é sempre indispensável: inglês, francês e alemão. Mas, pode ainda ocorrer que os
quesitos acima se revelem insuficientes. Nesse sentido, segundo as exigências impostas
pelo autor, escola ou momento histórico que se procura investigar, outras disciplinas e
outros instrumentos podem se afigurar indispensáveis.


